
ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. � 61

https://doi.org/10.28925/2524-0757.2025.26
УДК 323.28:322:271.4-789.25 (477) “1945/1953”

Петро Бондарчук, Petro BONDARCHUK, 
доктор історичних наук, 
провідний науковий співробітник 
відділу історії України 
другої половини XX століття 
Інституту історії України НАН України, 
Київ, Україна

Doctor of History, Leading Researcher, 
Department of History of Ukraine 
in the second half of the twentieth century,
Institute of History of Ukraine 
of the NAS of Ukraine,
Kyiv, Ukraine

e-mail: peterukr.kyyv@gmail.com
ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-2015-1995

Інституційне знищення Греко-католицької церкви 
у повоєнний період: прояви радянського колоніалізму

Стаття аналізує інституційне знищення Греко-католицької церкви в Україні в повоєнний час як 
прояв радянського колоніалізму. У центрі уваги — Галицька митрополія (УГКЦ) і Мукачівська єпар-
хія, які попри різні історико-канонічні умови зазнали схожих репресій. Розглянуто політико-пра-
вові механізми й  ідеологічні обґрунтування ліквідації Греко-католицької церкви в  1946–1949 рр.: 
Львівський псевдособор, кампанії «возз’єднання» з РПЦ, переслідування духовенства, масові репре-
сії. Порівняння Галичини й Закарпаття виявляє різні форми реалізації антицерковної політики: 
у першому випадку — публічна делегітимізація через контрольований собор 1946 р., у другому — 
насильницьке підпорядкування Мукачівської єпархії Московському патріархату 1949 р. Доведено, 
що ліквідація греко-католицьких структур була елементом ширшої колоніальної стратегії 
СРСР, спрямованої на  уніфікацію культурного простору, руйнацію ідентичностей і  підпорядку-
вання релігійного життя імперській політиці.
Ключові слова: Греко-католицька церква, Галицька митрополія (УГКЦ), Мукачівська єпархія, 
радянський колоніалізм, Львівський псевдособор, релігійні репресії.

The Institutional Destruction of the Greek Catholic Church 
in the Postwar Period: Manifestation of Soviet Colonialism

The article examines the  institutional destruction of  the  Greek-Catholic Church in  Ukraine during 
the postwar period as a characteristic manifestation of Soviet colonialism. The focus is placed on two main 
structures of  the  Greek-Catholic tradition  — Galician Metropolis (The Ukrainian Greek-Catholic Church) 
and the  Mukachevo Greek-Catholic Eparchy  — which, despite their different historical and canonical 
conditions of  existence, experienced similar repressive practices imposed by  the  Soviet state. The  study 
analyses the political and legal mechanisms as well as the ideological justifications employed by the Soviet 
authorities to eliminate Greek-Catholic institutions in 1946–1949, including the orchestration of the Lviv 
pseudo-council, the campaign of “reunion” with the Russian Orthodox Church, persecution of the clergy, 
and mass repressions against the faithful.
Special attention is  devoted to  comparing the  situation in  Galicia and Transcarpathia, which highlights 
the differences in the forms and pace of implementing anti-Church policies. In Galicia, the emphasis was 
placed on  public delegitimization of  the  UGCC through the  council of  1946 controlled by  Soviet security 
services, whereas in  Transcarpathia the  main pressure was directed at  isolating the  Mukachevo Eparchy 
from the Vatican and its forced subordination to the Moscow Patriarchate in 1949. The research is based 
on  archival documents, materials of  Soviet security services, ecclesiastical sources, and contemporary 
historiography.
The article argues that the liquidation of Greek-Catholic structures was not merely a religious or confessional 
act but rather an  integral part of  the  broader colonial strategy of  the  Soviet regime, aimed at  unifying 
the  cultural space, destroying alternative identities, and subordinating religious life to  imperial policy. 
The elimination of the institutions of the UGCC and the Mukachevo Eparchy in the postwar years reveals 
the key features of Soviet colonialism: control over memory, repression of elites, destruction of traditional 
structures, and forced integration into the framework of a “unified Orthodox space.” Thus, the institutional 

https://doi.org/10.28925/2524-0757.2025.26


62	 ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. 

liquidation of the Greek-Catholic Church appears as an important example of colonial violence that had 
profound consequences for the religious, national, and cultural development of Ukraine in the twentieth 
century.
Keywords: Greek-Catholic Church, Galician Metropolis (UGСC), Mukachevo Eparchy, Soviet colonialism, 
Lviv pseudo-council, religious repressions.

Греко-католицька церква посі­
дає особливе місце в  релігійному 
й  культурному житті українсько­

го народу. Її роль в  українському суспільстві ви­
ходить далеко за межі культової практики: церква 
брала участь у формуванні національної ідентич­
ності, сприяла розвитку освіти, культури, соці­
ального служіння. Греко-католицька церква, маю­
чи багатовікові традиції, власну структуру, а також 
тісний зв’язок із Ватиканом, становила одну з не­
багатьох інституцій, що протистояли радянській 
системі тотального контролю. Її позиції були над­
звичайно міцними: на  кінець 1930-х років церк­
ва об’єднувала мільйони вірних, мала розгалуже­
ну мережу парафій, монастирів, духовних шкіл, 
активне чернецтво й освітню діяльність. Саме ця 
потуга, доповнена елементом «зовнішнього» авто­
ритету Ватикану, робила Греко-католицьку церкву 
серйозною перешкодою для радянізації регіону.

Дослідження інституційного знищення Греко-
католицької церкви у повоєнний період дає змогу 
побачити не лише релігійну політику радянської 
влади, а й ширший феномен радянського колоніа­
лізму. Йдеться про свідому стратегію радянського 
центру, спрямовану на демонтаж тих інституцій, 
які могли виконувати роль альтернативного цен­
тру ідентичності та  духовного життя в  регіонах, 
приєднаних до  СРСР. Західна Україна, яка лише 
в  1939 р. увійшла до  складу Радянського Союзу, 
стала простором особливого випробування, де 
колоніальні практики здійснювалися напрочуд 
інтенсивно.

У концептуальному плані дії радянської влади 
можна інтерпретувати як класичну колоніальну 
стратегію: руйнування місцевих інституцій, під­
порядкування їх структурі «метрополії» (у цьому 
разі  — Московської патріархії), використання 
репресивного апарату для зламу спротиву й ство­
рення видимості «добровільного возз’єднання». 
Як і  в  інших колоніальних імперіях, йшлося 
не  лише про  політичне підкорення території, 
а  й  про  символічне й  культурне завоювання  — 
через ліквідацію релігійних, національних і куль­
турних символів.

Проблема знищення греко-католицьких 
структур привернула значну увагу в  українській 
і  зарубіжній історіографії. У  радянський період 
вона висвітлювалася виключно в  ідеологіч­
ному ключі: дослідники (Костянтин Гуслистий1 

1  Детальніше про К. Гуслистого в основному тексті 
статті (у фрагменті про підготовку до Львівського «собо­
ру»).

та  інші) трактували Львівський «собор» 1946  р. 
як «возз’єднання з  материнською православною 
церквою» і  як «визволення від  Ватикану». Така 
інтерпретація мала на  меті виправдати колоні­
альну політику Москви, подаючи її як добровіль­
ний вибір українців.

У діаспорних студіях 1960–1980-х років 
(Богдан Боцюрків2, Іриней Назарко3, Іван 
Гриньох4 та  інші) акцент робився на  насиль­
ницькому характері приєднання греко-католиків 
до  РПЦ, неканонічності Львівського «собору», 
ролі радянських спецслужб у диригуванні проце­
сом тощо.

У період незалежності України з’явилися ґрун­
товні праці (Ігор Андрухів5, Віктор Войналович6, 
Володимир Пащенко7, Наталія Сердюк8, Ярослав 

2  Bociurkiw, B. (1965). The Uniate Church in the Soviet 
Ukraine: A Case Study in Soviet Church Policy. Canadian 
Slavonic Papers, 1965, Vol. VII, № 1, pp. 89–113; Bociurkiw, 
B. (1977). The Catacomb Church: Ukrainian Greek Catholics 
in the USSR. Religion in Communist Lands, 1977, Vol. 5, No 1, 
pp. 4–12. Список праць автора з 1958 по 1995 роки помі­
щено в: The Bohdan R. Bociurkiw Colleсtion: Religion and 
Religious Policy in Soviet and post Soviet East-Central Europe 
and with materials on the Religious Experience of  krainians 
in  Canada: An inventory Guide. 3-rd ed, revised and 
expanded  / Comp. Andrii Kravchuk. Ottava, 1997. P. 253–264.

3  Назарко Іриней, отець. Київські і Галицькі митро­
полити: Біографічні нариси (1590–1960). Торонто: Вид-во 
отців василіан, 1962. 270 с.

4  Гриньох І. Знищення Української католицької Церк­
ви російсько-більшовицьким режимом: Відбитка з жур­
нала «Сучасність» ч. 7–8 та 9. Мюнхен, 1970. 55 с; його ж. 
Знищення УКЦ в Галичині. Світильник істини: Джерела 
до історії Українскої католицької Богословської академії 
у Львові 1928–1929–1944: З нагоди її 50-літнього ювілею. 
Ч. 3. / Упор. Павло Сениця. Рим, 1983. С. 333–382.

5  Андрухів І.О. Релігійне життя на Прикарпатті: 1944–
1990 роки: Історико-правовий аналіз. Івано-Франківськ, 
2004. 344 с.; його ж. Політика радянської влади у сфері ре­
лігії та конфесійне життя на Прикарпатті в 40–80-х роках 
ХХ століття: Історико-правовий аналіз. Івано-Франківськ: 
Лілея–НВ, 2006. 432 с.; його ж. Галицька голгофа: ліквіда­
ція УГКЦ на Станіславщині в 1945–1961 рр. Івано-Фран­
ківськ, 1997. 84 с.

6  Войналович В.А. Партійно-державна політика щодо 
релігії та релігійних інституцій в Україні 1940–1960-х ро­
ків: політологічний дискурс. Київ: Світогляд, 2005. 741 с.

7  Пащенко В. Греко-католики в Україні від 1940-х ро­
ків XX ст. до наших днів. Полтава, 2002. 616 с.

8  Сердюк Н. Репресії радянських органів держав­
ної безпеки щодо української греко-католицької церк­
ви в 1944–1949 рр.: дис. канд. ... іст. наук: 07.00.01 / КНУ 
ім. Т. Шевченка. Київ, 2006. 190 арк.



ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. � 63

Стоцький9 та  інші), у  яких акцент зроблено 
на інституційних механізмах репресій, ролі РПЦ 
як інструмента радянської політики й  стійкості 
підпільної Греко-католицької церкви. В  останні 
роки українські дослідники активно вживають 
поняття «колоніалізм» і  «імперський проєкт», 
що дає змогу вписати радянську політику щодо 
греко-католицизму в  ширший контекст імпер­
ських практик ХХ ст. Отже, сучасна наукова тра­
диція починає відходити від  вузько-конфесійної 
інтерпретації проблеми й  розглядає ліквідацію 
Греко-католицької церкви як складову ширшого 
процесу радянського колоніального панування 
в Західній Україні.

Метою статті є аналіз інституційного зни­
щення Греко-католицької церкви в  Україні як 
прояву радянського колоніалізму. Автор також 
висвітлює питання радянської політики щодо 
греко-католиків та  їхній опір знищенню їхньої 
конфесії.

Радянська влада посіла жорсткішу, порівняно 
з  Російською православною церквою, позицію 
щодо інших релігійних об’єднань, які існували 
на  території УРСР і  в  яких вона вбачала потен­
ційних супротивників. Найбільшою перешкодою 
для  зміцнення радянських впливів у  Західній 
Україні була Католицька церква. Історик С. Горбач 
наголошує: «Добре організована в міжнародному 
плані, сильно централізована католицька церква 
була дійсно серйозним супротивником на шляху 
поширення радянського впливу на  територіях, 
населених мільйонами католиків»10.

В Україні Католицька церква була представ­
лена римо-католицькими й  греко-католицькими 
громадами. Останні не  мали єдиного україн­
ського центру. На середину 1940-х років в УРСР 
(і ця ситуація зберігається дотепер) існували дві 
окремі структури Греко-католицької церкви  — 
по-перше, Галицька митрополія, спадкоєми­
цею якої є сучасна Українська греко-католицька 
церква (УГКЦ) і, по-друге, Мукачівська греко-
католицька єпархія на  Закарпатті, яка підпоряд­
ковувалася безпосередньо Ватикану (така ситуа­
ція зберігається дотепер).

Статистичні дані наочно демонструють 
масштаби Греко-католицької церкви напере­
додні радянських репресій. У 1939 році Галицька 
митрополія, за свідченням архиєпископа І. Бучка, 
налічувала 4400 храмів, 2950 священників, 195 
монастирів, 1610 ченців і черниць, 520 богословів 

9  Стоцький Я. Держава і релігії в західних областях 
України: конфесійні трансформації в контексті держав­
ної політики в 1944–1964 роках. Київ: ФАДА, ЛТД, 2008. 
510 с.; його ж. Українська Греко-Католицька Церква і релі­
гійне становище Тернопільщини (1946–1989). Тернопіль, 
2003. 432 с.

10  Горбач С.І. Деякі аспекти відносин між Ватиканом 
та СРСР після Другої світової війни (1945–1953 рр.). Укра-
їнський історичний журнал. 1998. № 6. С. 71.

і майже 4,3 млн віруючих11. За оцінкою митропо­
лита А.  Шептицького, загальна кількість греко-
католиків на  середину 1944 року становила 
близько 5 млн осіб (ця цифра була зафіксована 
у  його листі на  ім’я голови Ради у  справах релі­
гійних культів при РНК СРСР від 17 серпня 1944 
року). Польська преса за 1938 рік наводила цифру 
близько 3 млн.12

На кінець 1945  — початок 1946 року, 
за  даними архівних документів, на  обліку пере­
бували 2290 греко-католицьких храмів Галицької 
митрополії (УГКЦ). Із них 568 — у Дрогобицькій, 
567  — у  Станіславській, 522  — у  Львівській, 
539  — у  Тернопільській, по  2  — у  Чернівецькій 
та  Волинській областях. На  той час було облі­
ковано 1294 представники греко-католицького 
духовенства13, з-поміж яких 859 осіб (66 %) при­
єдналися до  ініціативної групи14. Таким чином 
греко-католицька мережа охоплювала насампе­
ред Галичину, що перетворювало її на потужний 
духовний і культурний осередок.

Існувала значна кількість греко-като­
лицьких парафій на  Закарпатті, які входили 
до  Мукачівської єпархії, що не  підпорядкову­
валася Галицькій митрополії, а  безпосередньо 
Ватикану. На середину 1947 року, за даними архі­
вів, у  Закарпатській області функціонувало 330 
церков, у  яких працювало 260 священнослужи­
телів15. Зарубіжний дослідник Б. Боцюрків наво­
дить таку цифру: у  1944 році Мукачівська єпар­
хія налічувала 461  555 вірян, 281 парафію з  459 
храмами й каплицями, 8 монастирів (5 чоловічих 
і  3 жіночих)16. За  даними перепису 1930 року, 
у Підкарпатській Русі проживало 112 034 право­
славних і 359 201 греко-католик17.

Ця значна релігійна мережа, яка спира­
лася на  міжнародний авторитет Ватикану, була 
для Москви подвійною загрозою. По-перше, вона 
зберігала тісний зв’язок із західним центром, від­
верто антирадянським. По-друге, виступала аль­
тернативою радянській ідеології у сфері культури, 
освіти й суспільної моралі. Таким чином у логіці 
радянської влади греко-католицизм не  був про­
сто конфесією — він розглядався як інституційна 
й ідеологічна фортеця Заходу всередині СРСР.

11  Літопис нескореної України: Документи, матеріали, 
спогади. Кн. 1. Львів, 1993. С. 309; Баран В. Влада і церква: 
з історії взаємин у 1945–1965 роках. Сучасність. 1995. № 5. 
С. 113.

12  Центральний державний архів громадських 
об’єднань України (далі — ЦДАГО України). Ф. 1. Оп. 23. 
Спр. 1640. Арк. 156.

13  Там само.
14  Там само. Арк. 157.
15  Там само. Спр. 4555. Арк. 306.
16  Боцюрків Б. Українська Греко-Католицька Церква 

і радянська держава (1939–1950); пер. з англ. Львів: Вид-во 
Укр. катол. ун-ту, 2005. С. 189.

17  Там само.



64	 ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. 

З огляду на  це ліквідація Греко-католицької 
церкви була частиною ширшої колоніальної 
стратегії радянського режиму. Якщо РПЦ сприй­
малася як «своя»  — лояльний до  центру інстру­
мент керування, то Греко-католицька церква була 
чужою та  потенційно небезпечною структурою, 
яку потрібно було підпорядкувати або знищити. 
Саме в  такому контексті радянська влада роз­
почала підготовку до  масштабної інституційної 
акції, що увійшла в історію як ліквідація унії 1946 
року.

Відновлення радянської влади в  західно­
українських областях одразу супроводжувалося 
системними кроками, спрямованими на  підго­
товку ґрунту для  ліквідації греко-католицизму. 
Радянське керівництво добре розуміло: доки 
церква має ієрархію та авторитетних лідерів, вона 
здатна організовувати спротив і  формувати аль­
тернативний дискурс. Тому першим ударом стала 
«обезголовлююча» акція  — арешти провідників 
церкви.

У квітні 1945 року органами НКВД був зааре­
штований митрополит Йосиф Сліпий, єпископи 
Микита Будка, Микола Чарнецький, Григорій 
Хомишин, Іван Ляшевський18. Радянське керівни­
цтво вважало, що, позбавивши Греко-католицьку 
церкву провідників, її буде легше знищити. Цей 
крок відповідав типовій колоніальній логіці: 
позбавити підкорювану спільноту власної еліти, 
щоб полегшити процес інтеграції до «метрополії».

Паралельно розгорталася масована ідеологічна 
кампанія. Для агітації греко-католиків за перехід 
у  лоно РПЦ у  західні регіони надсилалися чис­
ленні відозви, листівки й  пастирські послання. 
Зокрема, 10 тис. примірників звернення Патрі­
арха Московського і всієї Русі Алексія «Пастирям 
і  віруючим греко-католицької церкви, жителям 
західних областей Української РСР» було пере­
дано новопризначеному єпископу Львівському 
і Тернопільському Макарію (Оксіюку). Текст звер­
нення був погоджений із В. Молотовим 19 березня 
1945 року. У ньому патріарх Алексій висловлював 
жаль із  приводу «одірваності» греко-католиків 
від  православ’я, критикував керівництво Греко-
католицької церкви і  закликав розірвати зв’язки 
з  Ватиканом, «який веде вас у  темряву, духовну 
загибіль завдяки своїм релігійним помилкам», 
та повернутися в «обійми вашої рідної неньки — 
Руської Православної Церкви»19.

Одне з  таких звернень, підписане єписко­
пом Макарієм, було опубліковане 24 червня 1945 
року в день П’ятидесятниці. У ньому греко-като­
ликів закликали повернутися до  «віри батьків», 

18  Ленцик В. Визначні постаті Української Церкви: 
Митрополит Андрій Шептицький і Патріарх Йосип Слі­
пий. Львів: Свічадо, 2001. С. 366.

19  ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 23. Спр. 1638. Арк. 35.

а  православних  — молитися за  навернення уні­
атів20. Такі публікації не  лише демонстрували 
зрощення радянської влади з  Московською 
патріархією, але  й  відтворювали колоніальний 
дискурс: Греко-католицька церква зображува­
лася як «чужа» й «чужорідна», тоді як РПЦ — як 
«материнська» й «рідна» традиція, у лоно якої слід 
«повернутися».

Показовим був також публічний дискурс 
у  пресі. Після появи в  «Радянській Україні» 
та «Вільній Україні» статті В. Росовича «З хрестом 
чи з ножем»21 серед греко-католицького духовен­
ства виник рух за «возз’єднання» з православ’ям. 
Він, однак, був інспірований радянською вла­
дою та  відображав типову тактику колоніаль­
них режимів: створювати ілюзію внутрішнього 
«добровільного» переходу.

Таким чином уже 1945 року радянська влада 
реалізувала подвійний сценарій: а)  репресив­
ний  — фізичне усунення ієрархії через арешти; 
б) ідеологічний — масова пропаганда з апеляцією 
до «материнської церкви» й антизахідних (антива­
тиканських) мотивів. Обидва напрями слугували 
одній меті — підготувати підґрунтя для масштаб­
ної колоніальної акції, яка мала офіційно «лік­
відувати унію» та  поставити греко-католицизм 
у залежність від московського церковного й полі­
тичного центру.

Важливим етапом реалізації радянського 
плану ліквідації Греко-католицької церкви 
стало створення так званої «ініціативної групи» 
у  Львові. Цей механізм був типовим для  радян­
ської колоніальної політики: замість відкритого 
нищення церкви обиралася тактика імітації 
«добровільної ініціативи зсередини», яка мала 
продемонструвати «народне прагнення» повер­
нутися в  лоно «православної матері-церкви». 
Насправді ж ініціатива була інспірована радян­
ською владою та  реалізовувалася під  контролем 
НКВД–МДБ.

До складу групи увійшли представники 
різних єпархій: настоятель Преображенської 
церкви у  Львові Гавриїл Костельник, який став 
її очільником; М. Мельник, парох Нижанковичів 
і  генеральний вікарій Перемишльської єпар­
хії; А.  Пельвецький, парох Копиченців, 
декан Гусятинського деканату, представник 
Станіславської єпархії22. Хоча на офіційному рівні 

20  Божою Милістю Смиренний Макарій, єпископ 
Львівський і Тернопільський, священно-архимандрит По­
чаївської Св.-Успенської Лаври Пастирям і пастві Право­
славної церкви і всім чадам Галичини. Львів, 1945. [4 с.].

21  Під псевдонімом В. Росович ховався невідомий ав­
тор; існували думки, що це міг бути Я. Галан або Г. Кос­
тельник. Детальніше див.: Андрухів І., Кам’янський В. 
(отець). Суспільно-політичні та релігійні процеси на Ста­
ніславщині в кінці 30-х — 50-х роках ХХ ст. Івано-Фран­
ківськ: Нова Зоря, 2005. С. 287.

22  ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 23. Спр. 1638. Арк. 105.



ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. � 65

це подавалося як «вільний вибір», у дійсності біль­
шість членів була змушена приєднатися під тис­
ком радянських органів. Про це прямо свідчили 
самі священнослужителі. Так, греко-католицький 
декан В. Лисенко згадував розмову в органах МДБ, 
під час якої начальник йому погрожував: «...Коли 
не підете за Костельником, то згнієте ось тут, — 
і  показав пальцем на  підлогу. (Я вкоротці піз­
нав, що під його підлогою є в’язниця)»23. Подібні 
погрози застосовували й до самого Костельника.

Слід зазначити, що Г. Костельник ще задовго 
до Львівського «собору» 1946 року був схильний 
до зближення з православ’ям і навіть обміркову­
вав ідею перетворення Греко-католицької церкви 
на  автокефальну православну24. Це робило його 
зручною фігурою для радянської влади, яка праг­
нула мати «свого лідера», здатного переконати 
частину духовенства та  мирян. У  цьому просте­
жується колоніальна стратегія: використати міс­
цевого діяча, але  поставити його в  залежність 
через шантаж і примус.

Біографія Костельника додатково пояснює 
вибір влади — він був відомим у церковних колах 
як учений-богослов, педагог і  талановитий про­
повідник. Сучасники згадували його лекції як 
настільки захопливі, що «в авдиторії панувала 
абсолютна тиша»25. Водночас він мав конфлікти 
з Ватиканом, виступав проти целібату, що знижу­
вало авторитет Костельника в  Римі, але  робило 
більш прийнятним для  радянських властей. 
Уже в  1920-х роках він схилявся до  православ’я 
в богословських питаннях і був духовним настав­
ником прибічників так званого «візантійського 
напряму» в Греко-католицькій церкві26. Однак, як 
згадували сучасники, часто емоції брали в нього 
верх над розумом, зокрема в суперечці з єзуїтом 
Спачілем навколо його твору «Спір про епік лезу». 
Останній звинувачував Костельника в  розбіж­
ності з церковним вченням тощо. Конфронтація 
з  Римом призвела до  того, що Шептицький 
під  тиском Риму змушений був усунути його 
від  викладання в  семінарії, натомість призна­
чивши гімназичним катехітом.

Після встановлення радянської влади у  1939 
році Костельник опинився в  складному стано­
вищі: радянська влада, знаючи про  конфронта­
цію останнього з  Ватиканом, вирішила зробити 
його «ліквідатором» унії. Син Костельника був 

23  Без зерна неправди: Спомини отця-декана Володи­
мира Лиска / Упоряд. і текстологічне опрацювання Л. Куп­
чик. Львів: Каменяр, 1999. С. 73.

24  Галузівий державний архів Служби безпеки Укра­
їни (далі — ГДА СБУ). Ф. 3. Оп. 145. Спр. 7. Арк. 39–41.

25  Шкраб’юк П. Виноградник Господній: Історія жит­
тя о. д-ра Йосифа Кладочного. Львів : Ін-т українознавства 
ім. І. Крип’якевича НАН України; Місіонер, 1995. С. 212.

26  Кириченко О.Є. Уніатська церква: шлях до Львів­
ського собору. Західна Україна: перше десятиріччя після 
війни. Київ, 1988. С. 10.

заарештований, сам він зазнавав тиску й  шан­
тажу, однак вистояв. Після війни ситуація зміни­
лася. Смерть митрополита Андрея Шептицького 
й  невдала поїздка делегації священників 
до Москви (січень 1945 р.), безумовно, вплинули 
на  рішення Костельника27. Сюди додався знову 
тиск із  боку радянських органів. Костельника 
шантажували майбутньою долею синів, які 
добровільно вступили до  дивізії СС  «Галичина» 
й перебували у британському полоні. Він не знав, 
що їх не  збираються видавати, і  це посилювало 
його залежність від радянських органів28.

Члени ініціативної групи звернулися до уряду 
СРСР із  заявою затвердити її склад і  санкціо­
нувати право керувати «возз’єднанням» УГКЦ 
з  РПЦ29. Ця заява й  відповідь уповноваженого 
Ради у  справах РПЦ в  УРСР були опубліковані 
у львівській газеті «Вільна Україна» 6 липня 1945 
року. Там же було надруковано статтю стар­
шого наукового співробітника Інституту істо­
рії України АН УРСР К.  Гуслистого «З історії 
боротьби українського народу проти церковної 
унії»30, що мала забезпечити «наукове» обґрун­
тування ліквідації Греко-католицької церкви. 
За  ними ринули інші антиуніатські публікації. 
Прокламації ініціативної групи до  населення 
подавалися в традиціях російського централізму: 
наголошувалося на величезній ролі, яку відіграла 
Росія в  справі звільнення українців від  поль­
ського поневолення31.

Отже, ініціативна група стала інструментом, 
за  допомогою якого радянська влада намага­
лася створити видимість внутрішнього розколу 
й  «добровільності» процесу. Насправді ж це був 
один із  класичних проявів радянського колоніа­
лізму: заміна справжнього лідерства маріонетко­
вим, нав’язування ідеї «возз’єднання» як повер­
нення до  «материнської культури» й  демонтаж 
інституційної незалежності Греко-католицької 
церкви.

Інформація про  діяльність греко-католиків 
у післявоєнний час жорстко фільтрувалася радян­
ськими органами, що відповідало колоніальній 
логіці підкорення та асиміляції Західної України. 
Будь-які прояви навіть лояльної позиції щодо 
унійної традиції розцінювалися як потенційно 
небезпечні. Показовим є випадок з  брошурою 
Гавриїла Костельника «Апостол Петро і  римські 
папи Або догматичні основи папства», виданою 
у Львові 1945 року32. Хоча текст мав антиунійну 

27  Шкраб’юк П. Виноградник Господній... С. 213.
28  Боцюрків Б. Т. зв. «саморозпуск» Української Гре­

ко-Католицької Церкви в 1946 р. у світлі розсекречених 
архівних документів. Сучасність. 1998. № 1. С. 108.

29  ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 23. Спр. 1638. Арк. 105.
30  Там само.
31  ГДА СБУ. Ф. 13. Спр. 376. Т. 84. Арк. 27–30.
32  Див.: Костельник Г. Вибрані твори. Київ: Вид-во 

Екзарха всієї України митрополита Київського і Галицько­



66	 ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. 

спрямованість, окремі радянські функціонери 
трактували його як «реакційний» і  «шкідливий» 
для політичного виховання населення. У рецензії 
А.  Лихолата, поданій у  ЦК ВКП(б), наголошува­
лося, що сам автор «не є переконаним противни­
ком римської церкви, навпаки, він за переконан­
нями римлянин»33, і, відповідно, його книга здатна 
додати ще більше плутанини у стосунки між пра­
вославними й  греко-католиками34. Цей приклад 
ілюструє, що навіть контрольовані радянською 
адміністрацією спроби ідеологічної обробки 
не  відповідали «канонам» імперського мислення 
і потрапляли під цензурні заборони.

Негативно зреагувала на  радянську полі­
тику,  спрямовану  проти  УГКЦ,  ОУН.  В  її 
інструкції «Надрайонним провідникам до  вико­
нання» від  12 листопада 1945 року зазначалося: 
«Бойкотувати всіх священиків, що перейшли 
на православ’я чи підписали заяву про входження 
до ініціативної групи Костельника. Батюшок, що 
приїхали зі  Сходу, із  села виганяти. Якщо біль­
шовики замикають церкви, хай народ силою 
розмикає і молиться. Викрити перед населенням 
священиків, що перейшли до  ініціативної групи. 
Якщо вони конспіруються  — вислати стрільців, 
переодягнених в  енкаведистський однострій, 
щоб ті підмовляли цього священика до  пере­
ходу в  православ’я. Тоді він буде оправдуватись 
і  покаже документ переходу. Потім спокійно 
стрільці відходять, а через кілька днів на зібранні 
населення його розконспіровують»35. Бійці 
УПА не  вдовольнялися лише самою інструк­
цією, використовуючи різні методи для  захисту 
греко-католицизму. Траплялося, що в  проклама­
ціях ОУН–УПА РПЦ називалася «енкаведист­
ською», а  патріарх Алексій  — «знаним енкаве­
дистом» і  «старим агентом Сталіна»36. Пізніше, 
коли відбувалася ліквідація греко-католицьких 
структур, священники, які перейшли до  РПЦ, 
нерідко зазнавали переслідування з  боку бійців 
УПА37.

Кульмінацією радянської кампанії проти 
греко-католицизму став Львівський «собор» 
8–10 березня 1946 року, який офіційно прого­
лосив ліквідацію унії та  приєднання Львівської 
митрополії (УГКЦ) до  Російської православної 
церкви. За  своєю суттю він був псевдособором, 
організованим радянською владою за  допомо­
гою спецслужб та ініціативної групи. На «собор» 
було запрошено 225 делегатів-священників і  22 
делегати-миряни. Участь узяли 216 священників 

го, 1987. С. 3, 23–70.
33  Див.: ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 30. Спр. 217. Арк. 3.
34  Там само. Арк. 5.
35  Русначенко А. Національно-визвольний рух 

в Україні й національні рухи опору в Білорусії, Литві, Лат­
вії, Естонії у 1940–50-х роках. Київ: Пульсари, 2002. С. 273.

36  ГДА СБУ. Ф. 13. Спр. 376. Т. 84. Арк. 20.
37  Там само. Арк. 33.

і  19 мирян38. У  постанові, ухваленій під  тиском 
влади, зазначалося: «…відкинути постанови 
Берестейського собору з  1596 року, зліквідувати 
унію, відірватись від  Ватикану і  повернутись 
до  нашої батьківської святої православної віри 
і  Руської Православної Церкви»39. Таким чином 
офіційне існування Української греко-католиць­
кої церкви юридично заперечувалося радян­
ською владою та частиною духовенства, яка діяла 
під контролем НКВД–МДБ.

Водночас  напередодні  та  відразу  після 
«собору» відбулися масові репресії. Було зааре­
штовано близько 350 греко-католицьких священ­
ників і ліквідовано 48 монастирів40. Це свідчило, 
що «возз’єднання» не  було добровільним актом, 
а  результатом системного насильства. Значна 
частина духовенства зайняла конформістську 
позицію, намагаючись урятувати себе й громади 
від репресій. Символічною є позиція священника 
Бродського деканату Ладинського, який у  бесіді 
з делегатами Львівського собору заявив: «Погано, 
що немає єпископів, а  справа з  православ’ям 
як видно піде. Лобом стіни не  розіб’ю і  пошлю 
вітальну телеграму собору»41. Його слова відо­
бражали атмосферу примусу, у якій навіть спро­
тив сприймався як безнадійний.

З колоніальної точки зору Львівський «собор» 
був не лише релігійною подією, а й інсценізацією 
радянського панування. У ньому чітко проявилися 
риси радянського колоніалізму: інституційна лік­
відація церкви як носія національної та культур­
ної ідентичності; символічне завоювання через 
проголошення «відкидання Берестейської унії» 
як акту повернення до  «материнської традиції»; 
репресивний контроль, що полягав в  усуненні 
небажаних священників і  насадженні лояльних; 
ідеологічна інсценізація, яка створювала ілю­
зію «вільного вибору» й мала продемонструвати 
«бажання народу» приєднатися до РПЦ.

Таким чином, Львівський «собор» 1946 року 
був типовим прикладом колоніальної практики 
«керованої згоди», коли насильство й пропаганда 
поєднувалися з імітацією внутрішньої ініціативи. 
Його результати стали інституційним підґрунтям 
для  подальшого переслідування греко-католи­
цизму й русифікації Західної України.

38  Діяння Собору Греко-католицької Церкви у Льво­
ві 8–10 березня 1946. Львів: Вид. Президії Собору, 1946. 
С.  53; Львівський Церковний Собор: док. і матеріали: 
1946–1981. Б. м.: Вид. Патріарха всієї України митрополи­
та Київського і Галицького, 1984. С. 62.

39  Діяння Собору Греко-католицької Церкви у Львові. 
С. 128; Див. також: Львівський Церковний Собор. С. 94.

40  Сердюк Н. Катакомбна церква в дії: за матеріалами 
Державного архіву Служби безпеки України. Патріарх 
Йосип Сліпий як визначний український ієрарх, науковець 
та патріот: м-ли Міжнар. наук. конф. (20 вересня 2002 р., 
м. Київ). Київ: Укр. вид. спілка, 2003. С. 66.

41  ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 23. Спр. 2840. Арк. 47, 55.



ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. � 67

У Закарпатті радянська влада діяла тими 
самими методами, що й  у  Галичині, поєднуючи 
адміністративний тиск із  прямим насильством. 
Уже 24 березня 1945 року декретом Закарпатської 
Народної Ради було спрощено процедуру пере­
ходу греко-католицьких парафій у  православ’я. 
Це дало поштовх для  масового відбирання хра­
мів у  греко-католиків. У  джерелах зазначалося: 
«Робилося це все цинічно і  брутально. Сільські 
ради скликали збори, на яких один-другий із залу 
викрикував про  перехід на  православ’я. Голос 
таких агітаторів приймався як воля народу»42. 
Така практика відображала типову колоніальну 
логіку, коли «волю народу» замінювали керова­
ною інсценізацією.

Попри це, владі не  вдалося одразу створити 
в Закарпатті ініціативну групу, яка б забезпечила 
ідеологічне прикриття процесу. Головною пере­
шкодою став єпископ Мукачівської єпархії Теодор 
Ромжа, який рішуче виступав проти планів радя­
нізації. У  результаті радянські органи вдалися 
до  відвертої ліквідації духовного лідера. Восени 
1947 року органи МДБ Закарпатської області спла­
нували напад на єпископа. Після побоїв він зали­
шився живим, і тоді було інсценізовано дорожню 
пригоду: «Повідомили міську лікарню про випа­
док, що мовляв, автомашина наїхала на повозку, 
де їхав єпископ і  6 чоловік духовництва». Коли 
в  лікарні Ромжа почав одужувати, влада вирі­
шила вдатися до  отруєння. За  свідченнями, це 
зробила медсестра, спеціально прислана зі  схід­
них регіонів, тоді як місцевих медиків до хворого 
не  допустили. У  листі до  секретаря ЦК КП(б)У 
православні єпископи Антоній, Михаїл і Нестор 
відзначали, що ця подія обурила все населення, 
зокрема й  православне, і  завдала шкоди автори­
тету самої РПЦ43.

Жорстка позиція радянської влади щодо 
греко-католицького духовенства в  Закарпатті 
свідчила, що для  Москви не  була прийнятною 
навіть лояльність. Єпископ Теодор Ромжа після 
звільнення краю радянськими військами від­
відав Народну Раду, де заявив про  готовність 
греко-католицьких структур Закарпаття спів­
працювати з  владою та  закликав священників 
до  активної участі в  суспільному житті44. Проте 
режим вимагав не  лояльності, а  повного пере­
ходу до  православ’я, підпорядкованого Москві. 
У цьому проявлявся колоніальний підхід: метро­
полія не  визнавала жодної автономії та  не толе­
рувала навіть часткової самостійності місцевих 
інституцій.

42  Коссей Ю. Владика Іоанн Семедій — духовний діяч 
Закарпаття. Ужгород: Закарпаття, 2000. С. 20.

43  ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 23. Спр. 5069. Арк. 83, 85, 
87.

44  Волошин Ю. Повернення до православ’я на Закар­
патті в 1946–1949 роках. Сучасність. 1996. № 6. С. 78.

Після вбивства Ромжі у  квітні 1948 року 
греко-католицьких священників і  голів церков­
них рад викликав до  Ужгорода уповноважений 
Ради у справах релігійних культів у Закарпатській 
області Распутько. Їм заявили, що громади 
не  будуть зареєстровані, доки не  приєднаються 
до  РПЦ. Коли всі священники відмовилися, 
на  початку 1949 року розгорнулися масові від­
криті репресії45. Багато з  них, не  витримавши 
тиску та  залякувань, змушені були приєднатися 
до православ’я, хоча частина згодом повернулася 
до підпільної Греко-католицької церкви.

Радянська влада також застосувала колоні­
альний механізм створення в  колишніх уніат­
ських парафіях так званих «православних двад­
цяток», які клопоталися про передачу їм храмів46. 
Практично Греко-католицька церква в Закарпатті 
була приєднана до  РПЦ у  серпні 1949 року, що 
означало ліквідацію Ужгородської унії 1646 року. 
Це стало ще одним етапом демонтажу інститу­
ційної та культурної самобутності краю і водно­
час показовим прикладом того, як радянський 
колоніалізм поєднував насильство, інсценізацію 
«народної волі» та репресивний контроль.

Протягом 1945–1951 років радянська влада 
розгорнула масштабну кампанію репресій проти 
греко-католицького духовенства й  чернецтва. 
За даними Н. Сердюк, у цей період було заарешто­
вано 556 греко-католицьких священнослужите­
лів. Лише у 1948–1950 роках закрито 48 монасти­
рів, у яких перебувало понад тисячу ченців47. Інші 
дослідники, зокрема І. Андрухів і П. Кам’янський, 
наводять дещо менші цифри48, але загальна кар­
тина залишається незмінною: репресії були 
масовими й  системними. Наприклад, тільки 
у  Львівській області органи МДБ у  1950 році 
заарештували 35 священників49. Під  тиском 
влади ті мусили визнавати «возз’єднання» 
із православ’ям.

Особливо стійкими у  несприйнятті рішень 
Львівського «собору» виявилися ченці, зокрема 
представники ордену василіян50. Їхня позиція 
свідчила, що навіть у  найскладніших умовах 
радянського терору монастирське середовище 
залишалося одним із  основних осередків духо­
вного спротиву. Радянська влада розуміла це 
й  докладала особливих зусиль до  ліквідації 
монастирів як структур, здатних формувати 

45  Бендас Д., отець. Репресії радянської влади проти 
греко-католицького духовенства на Закарпатті в 1944–
1949 роках. Ковчег. 2000. Ч. 2. С. 296.

46  Пащенко В. Греко-католики в Україні від 40-х років 
ХХ століття до наших днів. Полтава, 2002. С. 120.

47  Сердюк Н. Катакомбна церква в дії: за матеріалами 
Державного архіву Служби безпеки України. С. 69.

48  Андрухів І., Кам’янський П. (отець). Суспільно-по­
літичні та релігійні процеси... С. 322.

49  ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 24. Спр. 783. Арк. 49.
50  ГДА СБУ. Ф. 13. Спр. 376. Т. 84. Арк. 26.



68	 ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. 

альтернативну духовність і  чинити опір колоні­
альній політиці.

Важливим було й  те, що ліквідація Греко-
католицької церкви в Україні не лише мала анти­
релігійний характер, а  й  означала русифікацію 
регіону. Дослідник П.  Панченко слушно заува­
жував, що у  цій справі Російській православній 
церкві відводилася «особлива, далеко не  друго­
рядна роль»51. Іншими словами, русифікація ста­
вала не лише метою, а й інструментом всеохопної 
радянізації.

Попри репресії, значна частина духовенства 
зберігала вірність своїй церкві та  виявляла різні 
форми опору. Наприклад, священник із с. Якимів 
Новомилятинського району Львівської області 
С. Цибран у проповідях закликав вірян не відві­
дувати храми, де служили священники, що пере­
йшли в православ’я, і триматися своєї віри. Інший 
священник, П. Задворняк із с. Деревляни того ж 
району, наголошував: «Ми греко-католики, своїй 
вірі не  зрадимо. Тримайтеся міцно. Забороняю 
вам сповідатися у  священиків, котрі перейшли 
у  православ’я»52. Таких свідчень у  радянських 
документах збереглося чимало, що засвідчує все­
охопний характер спротиву.

Цікавою є позиція самого Г.  Костельника, 
очільника ініціативної групи. У листі до патріарха 
Алексія він визнавав, що справжніми православ­
ними за  переконаннями стали не  більше поло­
вини греко-католицьких священників, а інші пого­
дилися лише тому, що не  бачили іншого виходу 
із ситуації53. Це засвідчувало, що навіть серед тих, 
хто формально «возз’єднався», значна частина 
залишалася внутрішньо вірною своїй традиції.

Мотиви священників, які пішли на формальне 
«возз’єднання», відображено в  листі до  україн­
ських повстанців (автор ховався під псевдонімом 
О. Ікона), який наводиться в одному із документів 
ОУН–УПА, під заголовком «До т. зв. “воз’єднання” 
Церков», датованому 28–30 листопада 1946 року54. 
У  ньому зазначалося: «Чому більшість священи­
ків вибрала першу альтернативу? Перед приходом 
Червоної армії більшість священиків за всяку ціну 
рішилися остати на своїм пості в парохіях. Коли 
ж тепер прийшло вибирати між двома злами, здо­
ровий розум каже вибрати менше зло. Становище 
священика диктує йому залишитися зі  своїми 
вірними, хоча б під покришкою православ’я, і то 

51  Панченко П. Ліквідація УГКЦ як акція русифіка­
ції західного регіону. Християнство і культура: історія, 
традиції, сучасність: збірнк. наук. праць. Полтава, 1998. 
С. 106.

52  Сердюк Н. Катакомбна церква в дії: за матеріалами 
Державного архіву Служби безпеки України. С. 67.

53  Марчук В. Греко-католицька церква в умовах ні­
мецького та радянського тоталітаризмів (1941–1946 рр.). 
Галичина. Ів.-Фр., 2000. № 4. С. 70.

54  Боцюрків Б. Українська Греко-Католицька Церква 
і радянська держава (1939–1950). С.160–161.

є меншим злом. Більшим злом є покидати паро­
хію і  перейти на  світське становище (стати вчи­
телем, бухгалтером, записатися на дальші студії) 
тоді, коли люди бажають мати в себе священика, 
може цієї одинокої людини в  селі, перед яким 
можна відкрити своє серце, висказати свої болі, 
дізнати від нього потіхи. Коли б священики були 
б опиралися дотепер, більша їх частина була б 
вже на  засланні, бо до  засуду вистарчає якась 
проповідь з легенькою закраскою національного, 
посвячення могили чи хреста (автор документа 
говорить про “могили героїв” та пам’ятні хрести 
на тих місцях, де органи КДБ знищували в’язнів 
тюрем під  час відступу радянського війська 
в 1941 р. — за Б. Боцюрківим), участь в континген­
товій комісії за час німецької окупації, становище 
мужа, довір’я і т. д. А тоді б як виглядали б наші 
села, коли б не стало священиків. ...Як виглядали 
б села, коли б прийшли східні православні свя­
щеники? А  вони прийшли в  Львівську єпархію, 
а люди відчуваючи потребу релігії, ходять до них, 
але чи мають до них довір’я??? Ні!!

А вірні яке займають становище? Вірні про все 
поінформовані і  розуміють становище священи­
ків за винятком деяких десяток, яким може менше 
залежить на  Богу, а  більше на  данім священику, 
якого убожають. Вірні довіряють священикам, які 
є в  Ініціятивній групі, так, як і передше і ніколи 
не заведуться на них»55.

Таким чином, у  масових репресіях, ліквідації 
монастирів і  примусовому «возз’єднанні» чітко 
простежуються риси радянського колоніалізму: 
системне усунення альтернативної ідентичності, 
нав’язування підпорядкування метрополії через 
РПЦ, поєднання терору з  імітацією добровіль­
ності та спроба зламати духовний опір народу.

Ліквідація інституційного греко-католицизму 
не  означала остаточного зникнення греко-като­
лицької традиції в Україні. Уповноважений Ради 
у справах РПЦ в УРСР Г. Корчовий у своїй допо­
відній записці від  6 березня 1952 року визна­
вав, що у  багатьох селах Станіславської області 
віруючі не  приймали православних священни­
ків56. Таких населених пунктів на початку 1950-х 
налічувалося сотні. Це свідчило, що офіційне 
«возз’єднання» не  мало широкої підтримки 
й залишалося радше актом державного примусу, 
ніж результатом добровільного вибору.

Не відмовлялися від  чернечого життя і  ченці 
ліквідованих обителей. Так, у  с.  Ясень Рожнятів­
ського району в  1948 році троє василіянок відно­
вили покинутий дім і  продовжували вести мона­
ший спосіб життя. Їм допомагали місцеві жителі57, 

55  Там само. С. 162–163.
56  ЦДАГО України. Ф. 1. Оп. 24. Спр. 1950. Арк. 4.
57  Сергійчук В. Нескорена церква: подвижництво гре­

ко-католиків України в боротьбі за віру і державу. Київ: 
Дніпро, 2001. С. 381.



ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. � 69

що свідчило про  стійкість релігійної ідентичності 
навіть у підпіллі. Таким чином, попри колоніальні 
практики Москви, місцеве середовище зберігало 
власні духовні традиції.

Водночас значна частина священників, 
які формально перейшли до  РПЦ, не  поспі­
шала відмовлятися від  греко-католицької обря­
довості. У  посланні єпископа Мукачівського 
та Ужгородського Іларіона від 24 травня 1950 року 
йшлося про те, що не всі греко-католики, які навер­
нулися у лоно православної церкви, розпрощалися 
з нав’язаними Заходом звичками, тому об’єднання 
із  православ’ям для  них виявилося неповним58. 
У  викреслених рядках зазначалося: «Ще до  цих 
пір колишні греко-католики продовжують зви­
чаї та  обряди Західної римо-католицької церкви. 
Звідси серед староправославних проявилась обе­
режність в спілкуванні з возз’єднаними уніатами, 
що доходить у  багатьох випадках до  ворожнечі 
як з однієї, так і з іншої сторін»59. Ці слова демон­
струють, що навіть у колоніальних умовах місцева 
релігійна культура залишалася живучою та продо­
вжувала чинити опір асиміляції.

Невипадково деякі «возз’єднані» священ­
ники відкрито висловлювали негативне став­
лення до нової ситуації. Тимчасовий виконувач 
обов’язків благочинного Рахівського округу зая­
вив своєму колезі: «Ти слухай, нас тільки двоє 
залишилося в  Рахівському окрузі, і  я думаю, 
що ти не  такий, яким себе виявляєш. Ти під­
лабузнюєшся батюхам-кацапам, яким не  місце 
в Закарпатті. У мене серце болить, що їх у неда­
лекому майбутньому вбиватимуть як бліх, повір, 
що бажаю напитися їх крові»60. Такі висловлю­
вання ілюструють не  лише особистий відчай, 
а  й  глибокий конфлікт між  нав’язаним москов­
ським православ’ям і місцевою релігійною іден­
тичністю.

Усе це підкреслює колоніальний харак­
тер радянської політики: влада прагнула через 
РПЦ нав’язати нову релігійну ідентичність, 
але на практиці стикалася з опором і живучістю 
локальних традицій. Русифікація та  радянізація 
в релігійній сфері не були одномоментними про­
цесами  — вони наштовхувалися на  бар’єр релі­
гійної культури, яка виявлялася сильнішою, ніж 
розраховував центр. У  цьому полягала супереч­
ність радянського колоніалізму: прагнучи повної 
асиміляції, влада натрапляла на  глибокий куль­
турний спротив, який згодом став підґрунтям від­
родження греко-католицизму в часи перебудови.

Підсумовуючи сказане вище, зазначимо, 
що інституційне знищення Греко-католицької 
церкви в Україні в повоєнний період було не лише 

58  Центральний державний архів вищих органів вла­
ди і управління України. Ф. 4648. Оп. 1. Спр. 61. Арк. 9.

59  Там само. Арк. 9–10.
60  Пащенко В. Греко-католики в Україні... С. 138.

релігійною чи політичною акцією, а  насамперед 
проявом радянського колоніалізму. СРСР діяв 
у Західній Україні як класична імперська метро­
полія, яка прагнула ліквідувати місцеві інституції, 
що становили загрозу для  процесу радянізації. 
Греко-католицька церква, зі  своїм багатовіковим 
корінням, міжнародними зв’язками й  великою 
мережею парафій, стала головною перешкодою 
для імперської інтеграції цього регіону.

Ліквідація Греко-католицької церкви мала 
чітко окреслені етапи. Спершу відбулося усунення 
ієрархії через арешти митрополита Й.  Сліпого 
та інших єпископів, що позбавило УГКЦ провід­
ників і створило умови для подальших маніпуля­
цій. Потім було організовано «ініціативну групу» 
під керівництвом Г. Костельника, яка під тиском 
радянських органів і спецслужб стала інструмен­
том імітації «добровільного повернення» греко-
католиків у лоно РПЦ. Кульмінацією стала інсце­
нізація Львівського «собору» 1946 року, який мав 
не  так релігійний, як політичний і  символічний 
зміст  — акт «керованої згоди», що продемон­
стрував перед світом «добровільне возз’єднання» 
з «материнською церквою».

У Закарпатті цей процес мав ще драматич­
ніші риси, втілені у  вбивстві єпископа Теодора 
Ромжі — акції, яка показала, що навіть лояльність 
не  була достатньою умовою для  співіснування 
з  радянською владою. Від  духовенства вима­
гали не лише лояльності, а й цілковитої відмови 
від власної ідентичності та підпорядкування мос­
ковському центрові.

Подальші репресії, ліквідація монастирів 
і  масові арешти священників засвідчили, що 
радянський режим бачив у  греко-католицизмі 
системну загрозу своїй владі. Водночас спроби 
русифікації та  «оправославлення» оприявнили 
характерну для  колоніалізму стратегію: змінити 
не тільки політичний, а й культурний і духовний 
ландшафт регіону. Однак навіть у  цих умовах 
місцеве населення зберігало вірність своїй вірі, 
а чимало священників — навіть формально при­
єднавшись до  РПЦ  — залишалися внутрішньо 
греко-католиками.

Таким чином, знищення Греко-католицької 
церкви у  повоєнний період слід розглядати як 
класичний прояв радянського колоніалізму, що 
поєднував інституційні репресії, символічне під­
порядкування, русифікацію та ідеологічну інсце­
нізацію «добровільної згоди». Ця акція не  лише 
завдала нищівного удару по  релігійному життю 
Західної України, але й стала елементом ширшої 
політики радянської метрополії, спрямованої 
на  інтеграцію регіону до  імперського простору. 
Попри репресії, духовна греко-католицька тра­
диція виявилася живучою та згодом відродилася, 
засвідчивши, що колоніальна політика може тим­
часово зламати інституції, але не здатна остаточно 
знищити релігійну ідентичність народу.



70	 ISSN 2524-0757 (Online)	 Київські історичні студії: науковий журнал • № 2 (21) 2025 р. 

REFERENCES

Andrukhiv, I. (1997). Halytska holhofa: likvidatsiia UGCC na Stanislavshchyni v 1945–1961 rr. Ivano-Frankivsk 
[in Ukrainian].

Andrukhiv, I. (2006). Polityka radianskoi vlady u sferi relihii ta konfesiine zhyttia na Prykarpatti v 40–80-kh 
rokakh XX stolittia: Istoryko-pravovyi analiz. Ivano-Frankivsk: Lileia–NV [in Ukrainian].

Andrukhiv, I. (2004). Relihiine zhyttia na Prykarpatti: 1944–1990 roky: Istoryko-pravovyi analiz. Ivano-
Frankivsk [in Ukrainian].

Andrukhiv, I. O. & Kamianskyi, P. Ye. (2005). Suspilno-politychni ta relihiini protsesy na Stanislavshchyni v kintsi 
30-kh — 50-kh rokakh XX st. Ivano-Frankivsk: Nova Zoria [in Ukrainian].

Baran, V. (1995). Vlada i tserkva: Z istorii vzaiemyn u 1945–1965 rokakh. Suchasnist, 5, 113–128 [in Ukrainian].
Bendas, D. (2000). Represii radianskoi vlady proty hreko-katolytskoho dukhovenstva na Zakarpatti v 1944–

1949 rokakh. Kovcheh, 2, 290–299 [in Ukrainian].
Bociurkiw, B. R. (1977). The Catacomb Church: Ukrainian Greek Catholics in the USSR. Religion in Communist 

Lands, 5(1), 4–12 [in English].
Bociurkiw, B. R. (1965). The  Uniate Church in  the  Soviet Ukraine: A  case study in  Soviet church policy. 

Canadian Slavonic Papers, 7(1), 89–113 [in English].
Boсiurkiw, B. (1998). T. zv. “samorozpusk” Ukrainskoi Hreko-Katolytskoi Tserkvy v 1946 r. u svitli 

rozsekrechenykh arkhivnykh dokumentiv. Suchasnit, 1, 106–112 [in Ukrainian].
Boсiurkiw, B. (2005). Ukrainska Hreko-Katolytska Tserkva i radianska derzhava (1939–1950) Lviv 

[in Ukrainian]. 
Bozhoiu Mylistiu Smyrennyi Makarii, yepyskop Lvivskyi i Ternopilskyi, sviashchenno-arkhymandryt Pochaivskoi 

Sv.-Uspenskoi Lavry Pastyriam i pastvi Pravoslavnoi tserkvy i vsim chadam Halychyny. (1945). Lviv 
[in Ukrainian]. 

Diiannia Soboru Hreko-katolytskoi Tserkvy u Lvovi 8–10 bereznia 1946. (1946). Lviv: Vyd. Prezydii Soboru 
[in Ukrainian].

Horbach, S. I. (1998). Deiaki aspekty vidnosyn mizh Vatykanom ta SRSR pislia Druhoi svitovoi viiny (1945–
1953 rr.). Ukrainskyi istorychnyi journal, 6, 68–76 [in Ukrainian].

Hrynokh, I. (1970). Znyshchennia Ukrainskoi katolytskoi Tserkvy rosiisko-bilshovytskym rezhymom. Munich: 
Suchasnist (reprint from Suchasnist, Issues 7–9. 1970) [in Ukrainian].

Hrynokh, I. (1983). Znyshchennia UCCS v Halychyni. In P. Senytsia (Ed.), Svitilnyk istyny: Dzherela do istorii 
Ukrainskoi Katolytskoi Bohoslovskoi Akademii u Lvovi 1928–1929–1944: Z nahody II 50-litnioho yuvileiu 
(Vol. 3, pp. 333–382) Rome [in Ukrainian].

Kossei, Yu. Yu. (2000). Vladyka Ioann Semedii  — dukhovnyi diiach Zakarpattia. Uzhhorod: Zakarpattia 
[in Ukrainian].

Kostelnyk, H. (1987). Vybrani tvory. Kyiv: Vyd-vo Ekzarkha vsiiei Ukrainy mytropolyta Kyivskoho i Halytskoho 
[in Ukrainian].

Kravchuk, A. (Comp.). (1997). The Bohdan R. Bociurkiv collection: Religion and religious policy in Soviet and 
post-Soviet East-Central Europe and with materials on the religious experience of Ukrainians in Canada: 
An inventory guide (3rd ed., rev. and expanded). Ottawa: [Publisher]. (pp. 253–264) [in English].

Kupchyk, L. (Ed.). (1999). Bez zerna nepravdy: Spomyny ottsia-dekana Volodymyra Lyska. Lviv: Kameniar 
[in Ukrainian].

Kyrychenko, O. Ye. (1988). Uniatska tserkva: shliakh do Lvivskoho soboru. In: Zakhidna Ukraina: pershe 
desiatyrichchia pislia viiny. Kyiv [in Ukrainian].

Lentsyk, V. (2001). Vyznachni postati Ukrainskoi Tserkvy: Mytropolyt Andrii Sheptytskyi i Patriarkh Yosyp 
Slipyi. Lviv: Svichado [in Ukrainian].

Lialka, Ya. (Ed.). (2003). Litopys neskorennoi Ukrainy: Dokumenty, materialy, spohady, (Vol. 1), Lviv 
[in Ukrainian].

Marchuk, V. (2000). Hreko-katolytska tserkva v umovakh nimetskoho ta radianskoho totalitaryzmiv (1941–
1946 rr.). Halychyna, 4, 66–72 [in Ukrainian].

Nazarko, I. (1962). Kyivski i Halytski mytropolyty: Biohrafichni narysy (1590–1960). Toronto: Vydavnytstvo 
Ottsiv Vasyliian [in Ukrainian].

Panchenko, P. (1998). Likvidatsiia UGCC yak aktsiia rusyfikatsii zakhidnoho rehionu. Khrystyianstvo i kultura: 
istoriia, tradytsii, suchasnist, 104–107 [in Ukrainian].

Pashchenko, V. O. (2002). Hreko-katolyky v Ukraini vid 1940-kh rokiv XX st. do nashykh dniv. Poltava 
[in Ukrainian].

Rusnachenko, A. M. (2002). Natsionalno-vyzvolnyi rukh v Ukraini i natsionalni rukhy oporu v Bilorusii, Lytvi, 
Latvii, Estonii u 1940–50-kh rokakh. Kyiv: Pulsary [in Ukrainian].

Serdiuk, N. (2003). Katakombna tserkva v dii: Za materialamy Derzhavnoho arkhivu Sluzhby bezpeky Ukrainy. 
Abstracts of  Papers ‘03: Patriarkh Yosyp Slipyi yak vyznachnyi ukrainskyi iierarkh, naukovets ta patriot, 
(pp. 65–77). Kyiv [in Ukrainian].



	 � 71

Serdiuk, N. S. (2006). Represii radianskykh orhaniv derzhavnoi bezpeky shchodo ukrainskoi hreko-katolytskoi 
tserkvy v 1944–1949 rr. (Candidate dissertation, Taras Shevchenko National University of Kyiv). Kyiv 
[in Ukrainian].

Serhiichuk, V. I. (Ed.). (2001). Neskorena tserkva.: Podvyzhnytstvo hreko-katolykiv Ukrainy v borotbi za viru 
i derzhavu. Kyiv: Dnipro [in Ukrainian].

Shkrabiuk, P. (1995). Vynohradnyk Hospodnii: Istoriia zhyttia o. d-ra Yosyfa Kladochnoho, Lviv: Misioner 
[in Ukrainian].

Stotskyi, Ya. (2008). Derzhava I relihii v zakhidnykh oblastiakh Ukrainy: Konfesiini transformatsii v konteksti 
derzhavnoi polityky v 1944–1964 rokakh. Kyiv: FADA, LTD [in Ukrainian].

Stotskyi, Ya. (2003). Ukrainska Hreko-Katolytska Tserkva i relihiine stanovyshche Ternopilshchyny (1946–1989). 
Ternopil: Pidruchnyky i posibnyky [in Ukrainian].

Voinalovych, V. A. (2005). Partiino-derzhavna polityka shchodo relihii ta relihiinykh instytutsii v Ukraini 1940–
1960-kh rokiv: politolohichnyi dyskurs. Kyiv: Svitohliad [in Ukrainian].

Voloshyn, Yu. (1996). Povernennia do pravoslavia na Zakarpatti v 1946 — 1949 rokakh. Suchasnist, 6, 77–84 
[in Ukrainian].

Дата першого надходження статті до редакції: 12.09.2025 р.
Дата прийняття статті до друку після рецензування: 05.10.2025 р.
Дата публікації (оприлюднення) статті: 16.12.2025 р.

Creative Commons Licenses: Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International
(CC BY-NC-SA 4.0)


